ANTROPOLOGIA

IR(A)UTEN:
Altsasuko Santa Ageda
festaren brodatuak aztertzen

Julen Herrero Beramendi
Antropologian graduatua

Artikulu honetan, Altsasuko (Nafarroa) Santa Ageda festaren materialitatea
aztertuko da, batez ere, jantzietan eta brodatuetan arreta jarriz. Hainbat aldaketa
jasan dituen festa da, eta jatorrian emakumezkoek ospatzen zuten festa zen. Bertan,
haien zereginetako bat ardazketa, brodatzea eta abar ziren, horretarako bilkurak
eginez. Festa gradualki aldatzen joan eta gizonezkoen presentzia handiagoa egin
zen. Bilkurak tailerretara pasa ziren eta geroago banako bakar batzuetara. Brodatuen
bidez, festaren bilakaera soziala, kulturala eta indibiduala islatzen zaigu.

GAKO-HITZAK: Materialitatea - Bilakaera - Brodatuak - Ospakizuna.

IR(A)UTEN: Studying the embroidery of Santa Ageda feast in Altsasu

In this article we will examine the materiality of Santa Agueda celebration of Altsasu
(Navarre), focusing on the clothing and embroidery. It’s a celebration that’s undergone a lot of
changes, and it was originally a women’s celebration. One of their occupations was coaxing,
embroidery, etc... holding meetings for this purpose. The celebration gradually changed and
the male presence incresed. The meetings went to workshops and then to few individuals.
Embroidery reflects the social, cultural and individual evolution of the celebration.

KEY WORDS: Materiality - Evolution - Embroidery - Celebration.

https://doi.org/10.26876/uztaro.5174 Jasotze-data: 2024-10-30  Onartze-data: 2025-01-14

UZTARO 134, 5-32 5 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



1. Sarrera

Artikulu honetan Altsasuko (Nafarroa) Santa Ageda festak eduki duen bilakaera
aztertuko da, batez ere, festaren parte diren brodatu eta jantzietan arreta jarriz.
Horiek herriko emakumeek eginak dira eta hainbat eraldaketa bizi izan dituzte garai
bakoitzarekin batera. Santa Ageda festa jatorrian herriko gazteria osoa biltzen
bazuen ere, emakumezkoak ziren festa honen parte-hartzaile eta sostengatzaile
nagusiak. Festa honetan, neguan zehar bilkurak egiten zituzten eta emakumezkoei
esleitu zaizkien jarduerak egiten ematen zuten arratsaldea: brodatzen, ardazketan,
puntilla egiten, etab. Mundu osoko kultura gehienak behatzen badira, harilkatzea
emakumeei ezarri zaien lana eta zeregina izan da eta ezagunak egingo zaizkigu
euskal testuinguruan nahiz beste herriko batzuetako mitologia eta kondairetan,
ekintza horretan orduak ematen dituzten emakumeen istorioak eta pasarteak.

Lehen atal honetan, ikerketaren justifikazioa agertuko da hura abiatzeko
arrazoiak zeintzuk diren zertxobait azalduz, ondoren, ikerketaren metodologia eta
helburuak. Jarraitzeko hariaren inguruko datu eta istorioetan murgilduko gara,
ikeketaren haria hori baita nolabait. Ondoren, Santa Ageda jaiaren bilakaera ikusiko
dugu marko teorikoaren barnean kokatuta, janzkera eta brodatuen atalarekin batera.
Ostean, Santa Ageda festaren jatorriaren inguruko ekarpenak eta Euskal Herriko
testuinguruan erritu hauen zenbait adierazpen. Segidan, festako apaingarrien ingu-
ruko behaketa eta deskripzioa, bildutako materialarekin (prentsa, behaketa, banakako
esperientzia). Bukatzeko, ikerketaren ondorioak eta amaiera edo hausnarketa.

2. Ikerketaren justifikazioa

2.1. Interesak

Gaia, interesaz gain, gertukoa da, izan ere, «zenbaitek» nerabezaroan eta
adin nagusia heltzen denean ospatzen dugun festa da Altsasun. Sakana bailaran
kintadak eta Santa Ageda indar handia daukan festa da eta igarotze-erritu bat
dela esan genezake (Van Gennep, 1909). Gutxira arte, emakumeen papera
«pasiboa» izan da gehienetan, eta ez dute nagusitasunik eduki festaren alderdi
guztietan: bazkariak, dantza (zortzikoa), parranda... Egun, egoera bestelakoa da
eta bi generoen parte-hartzea «berdintsua» da, festaren esparru eta elementu
guztietan. Baina bada festaren jatorritik aldentzen ez den jarduera bat, hertsiki
femeninoa izan dena eta, eraldaketekin, orain arte iraun duena: apaingarriak
egitea, brodatzea, harilkatzea, etab. Ospakizunaren barnean, aldaketak izan dira
apaingarrien (jantziak, zapiak, makilak) erritualen eta dantzaren barruan eta horiek
aztertzea gustatuko litzaidake batez ere, horietan zentratzea. Beraz, ikerketa-ardatz
bezala Generoaren Antropologia presente egongo da, baina baita bestelakoak ere:
gizarte-egitura, euskal kultura, antropologia sinbolikoa... Horiek guztiak komunitate
bateko etnografia lokalari aplikatuko zaizkio, bertatik ikerketaren emaitzak atera ahal
izateko.

UZTARO 134, 5-32 6 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



2.2. Helburuak

Gai honekin hasterakoan zenbait helburu finkatu dira ardatz moduan, gaiaren
norakoa zehazteko nahian. Horietako batzuk segidan agertzen dira:

Helburu orokorra:

Altsasuko Santa Agedaren inguruan herrian izan den bilakaera historikoa eta
soziala ezagutzea eta komunitatearen balioak zertan aldatu diren deskubritzea.

Helburu espezifikoak:

1. Denboran zehar izandako aldaketak behatzea eta aztertzen saiatzea. Hots,
festa orain eta gaur egun nolakoa den ikertzea.

2. Aldatu diren ospakizunaren hainbat elementuri arreta jartzea; batez ere
apaingarriei (jantziak, brodatuak eta korosti-makilak).

2.3. Hipotesiak

1. Populazioaren aldetik festak «garrantzi» handia du Altsasuren kasuan
eta izaera hori hartu du urteetan zehar haren gainean bertakoek egin
dituzten narrazioengatik. Horretaz gain, igarotze-erritu bat kontsidera
daitekeen heinean besteak ez bezala, kutsu desberdina izanen luke hura
ospatzen dutenen aldetik; izan ere, estatusez igarotzen dira: gaztetasunetik
helduarora. Gaur egun geroz eta instituzionalizatuago dauden praktikak
egiten dira: argazki-sesioak, jantzi bereziak erostea, brodatu esklusibo eta
bereziak egitea... horrek festaren gaineko familia bakoitzaren aurrekontua
handitzeaz gain, ospakizunari proiekzio handiagoa ematen dio; izan ere,
adin-nagusitasunera heltzeko oroitzapen hori gordetzea da helburuetako
bat, baina ez dira oroigarrirako argazki pare bat egiten, baizik eta, batzuen
kasuan, argazki-sesio oso bat herriko argazkilari zenbaitekin. Festaren
gainean beraz, nolabaiteko aldaketa bat egon da eta «indibidualizaziorako»
joera bat dago, nahiz eta festa «kolektiboa» izan. Adibidez, sare sozialen
fenomenoak ere festaren parte bihurtu dira, hura «ikusgarriago» bihurtuz.

2. Aldaketa nabarmenak egin dira festaren baitan, eta horrek lotura izan dezake
gizartean eta komunitatean gertatzen diren eraldaketekin ere: sozialak,
politikoak, kinto bakoitzaren bizitzan gertatzen direnak, zein haren inguruan.
Horiek: pentsamenduak, gertaerak, balioak, harremanak eta abar festan
azaleratuko lirateke beste ospakizun batzuetan baino gehiago, festaren
elementu desberdinetan zehar. Elementu horietako bat apaingarriak izan
daitezke: jantziak, zapiak, zintak (gorosti-makilak), etab.

2.4. Metodologia

Gaiaren inguruan dagoen informazioa eskuratzeko metodo kualitatiboa eta
antropologikoa erabili da nagusiki. Haren barnean hainbat teknika baliatu ditut
zegoen informazioa eskuratzeko eta ikertzeko:

UZTARO 134, 5-32 7 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



— |kerketa dokumentala:

o Bigarren mailako iturriak: egunkarietan Santa Agedaren inguruan
agertutako berrien analisia eta Katali brodatzaileari eginiko elkarrizketak
(Guaixe, Diario de Noticias); Gonbidatuak izatetik (2014) liburuxkatik
ateratako elkarrizketak; antropologikoak (Araolaza, Azcona, Alonso
Rey, etab.).

o lturri etnografikoak festaren inguruan: Caro Baroja, Jimeno Jurio,
Dolores Juliano, Txema Hornilla, etab.; ikus-entzunezko edukiak:
Gonbidatuak izatetik protagonista izatera (2015) dokumentala Altsasuko
Bilgune Feministak eginda; Altsasuko euskalkiaren ingruko grabaketak
(Amaia Oiharbidek eta lzaskun Etxeberriak bilduak), etab.

— Elkarrizketa:
o Elkarrizketa sakon bat: 60ko hamarkadako kinto biri, Joxe eta Luisa.
— Behaketa parte-hartzailea:

o Teknika horietaz gain, behaketa eta nire esperientzia ere baliagarriak
izan zaizkit festaren analisi bat egin ahal izateko, subjektu parte-
hartzaile eta ikusle izan bainaiz.

3. Hariaren inguruko hurbilpen antropologiko bat

Euskal testuinguruan kanten bidez: «Oh Pello, Pello», «Brodatzen ari nintzen»
kantek, adibidez, honen berri ematen digute. Mari jainkosa ere, kobazuloaren
atean ahari baten adarrak baliatuz, harilkatzen irudikatua izan da. Barandiaranek
bildu zituen euskal kondaira eta sorginekin lotutako istorioak, goruetan dauden
neskatxekin hasten dira gehienak. Espainiar literaturan eta testuinguruan zerbait
aipatzearren, La Casa de Bernarda Alba-ko esaldi batek dioen bezala: «Hilo y
aguja para la hembra. Latigo y mula para el vardn. Eso tiene la gente que nace con
posibles» (Acto 1, 191-198 lin) generoen arteko dikotomia hori azpimarratuz. Greziar
mitologian esaterako: Peneloperen istorioa, Ariadnaren haria eta minotauroaren
kondaira, Parkak eta Moirak (bizitzaren eta patuaren erreginak), etab. Beste alde
batetik, haria eta narrazioa oso lotuak egon dira emakumezkoekin eta hainbat
hizkuntzatan harreman handia dago «testu» hitzaren eta «textil» hitzaren artean.

Hizkuntza askotan, «testua», «ehundura» (texto) eta «ehungintza» (textil) jatorri
bera duten hitzak dira. Ehunaren metafora etengabea da hitzezko sorkuntzan;
gaztelanian nahiz euskaran era bertsuan erabiltzen dira zenbaitetan. Beste batzuk,
berriz, lehenengo hizkuntza horretan ohikoagoak dira: diskurtso bat brodatzen
dugu erdaraz; ideiak, hitzak harilkatzen ditugu (kontu baten haria, haria galdu, haria
moztu...); planak irazkitzen ditugu; muinak lausotzen ditugu; korapiloak desegiten
ditugu; gure kontakizunek bilbea, korapiloa eta amaiera dute (Vallejo, 2021).

Poema homerikoetako antzinako bardoen izenak, rapsodak, «kantuen zuridoreak»
esan nahi zuen. Gizateriaren historiarik zaharrenetan urrutiko emakume ehuleen
arrastoa aurkitzen dugu. Greziako mitologiak, aipatzerako, Aracneren garaipen
tragikoa kontatzen du, oihaletan narrazio zoragarriak egiten zituen emakumea. Haren
UZTARO 134, 5-32 8 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




lanak hain ziren ederrak, non ninfek ere miretsi egiten baitzituzten. Bere abileziaz
harro, Atenea brodatu-txapelketa batera desafiatu zuen. Jainkosak tapizean jainko
olinpikoak irudikatu zituen bere maiestate osoan; Aracne lotsagabeak, aldiz, aita Zeus
bera barregarri utzi zuen maitasun-harrapaketa baldarrak irudikatuz: Europa, Danae,
etab. Neskaren lotsagabekeriak eta trebeziak umiliaturik, Ateneak mendekuaren zina
egin zuen, eta Aracne, izuturik, urkatu egin zen. Orduan jainkosak armiarma bihurtu
zuen, bere gorputzetik, parpaila delikatuak sortzeko haria ateraraziz. Mende batzuk
geroago, Mila eta bat Gauetan, Sherezadek esango zuen: «<Mundua armiarma-sare
bat bezalakoa da, eta haren hauskortasunaren atzean ezereza dago» (Vallejo,
2021).

Kultura tradizionaletan, ehunek esanahiak, oroitzapenak, sinboloak, mezuak
gordetzen dituzte: idazkerak dira. Inkek quipu-ak erabiltzen zituzten —kolore eta
lodiera desberdinetako hariak— legeak edo elezaharrak gordetzeko. XVI. mendean,
espainiarrek, ulertezinak zitzaizkien testuen aurrean urduri, quipu-ak suntsitzeko
agindu zuten. Ehunka batzuk baino ez dira salbatu, gaur egun ere enigmatikoak eta
deszifraezinak. Konkistak jatorrizko hari-alfabeto hori desagerrarazi zuen, sareen,
sekuentzien eta loturen hizkuntza bat, programazio informatikoaren lengoaiari aurrea
hartzen bide ziona. Bizirik atera zen «gerriko ehungailua», ehuntzea erditzearekin
sinbolikoki lotzen duena. Zilbor-heste bat bezala, zuhaitz bati lotzen zaio, eta hari
eusten dion gorputza kulunkatu egiten da, kontrakzio erritmikoen bidez. Erditzeak,
sorkuntzak bezala, jostun-keinuak behar baititu: lokarri bat mozten da, amaren
urradurak josten dira eta zilborra gure lehen korapiloa bihurtzen da. Remedios Varo-k
Bordando el manto terrestre margolan mexikarrean amestu zuen bezala, mundua,
agian, hitz egiten eta ehuntzen zuten emakumeek sortua izan zen (Vallejo, 2021).

Ehunek munduari forma nola eman zioten tesiari eusten dio Virginia Postrel-
ek: ehunen historia giza asmamenaren historia da. 1900. urtean Arthur Evans
arkeologo britainiarrak Cnosos lurpetik atera zuenean, Grezian, buztin egosizko
oholtxo batzuk aurkitu zituen inskripzio batzuekin, bi idazkera mota identifikatuz,
baina ezin izan zituen irakurri. 1952. urtera arte, jakin zen gotorleku bateko dorre
gisa identifikatutako hieroglifikoa ehungintza zela. Arkeologoari ez zitzaion bururatu
Cnosos ehungintza aberastasun-iturri zuen hiria izan zenik. Baina ez da bakarra
izan, Postrel-ek dioen bezala: «Jende askok haren aurretik eta ondoren ez zuen
kontuan hartu ehungintzaren paper nagusia teknologiaren, merkataritzaren eta
zibilizazioaren historian» (Postrel in Gallo, 2022).

«Ehuntzea funtzio eta edertasun bat asmatzea da, asmatzea, hau da, elementu
errazenetik abiatuta konplexuagoak bururatzea», jarraitzen du egileak, eta jarduera
horrekin zerikusia duten hitzen erabilera, giza zereginen beste arlo askorekin
«lotzeko» adibide batzuk jartzen ditu: «Odisean, Ateneak eta Ulisesek zerbait
bilatzen dutenean, plan bat ehuntzen dute. Ingelesez, “fabrika” eta “fabrikazioa”
(‘ehuna’ eta ‘asmatzea’, hurrenez hurren) hitzek latinezko sustrai komuna dute,
fabrice, “trebetasunez ekoitzitako zerbait”. “Testua” eta “textil” hitzek antzeko
erlazioa dute: texere (ehuna) aditzetik datoz, eta, aldi berean, “ehuntzea” esanahia
duen techne hitzetik dator (teknologia hortik dator, adibidez), era beran, hitz hau,
teks indoeuropar hitzetik eratortzen delarik» (Gallo, 2022).

UZTARO 134, 5-32 9 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Itzel Casillas Avalos filosofiako irakasle mexikarraren artikuluan esaten den
bezala, ehundutako irudiek bereziki femeninoa den hizkuntza osatzen dute: Helena
Troiakoak bere ehungailuan heroien balentriak eta, bera, kausa eta egile duten
sufrimenduak errepikatzen zituen; Penelopek ehuntzen eta destolesten zuena,
haren edukia ezagutzen ez dugularik, burutu nahi ez zuen ekintza atzeratzeko balio
ziona (bortxaz ezkontzea). Ehuntzea eta ehungailua bi arrazoirengatik da ahots
femeninoaren espazioa: ehungailuaren inguruan, etxeko emakumeen erdiak edo
gehienak: alabak, neskameak eta haurrak biltzen dira. Lan egiten duten bitartean,
abesti ederrak abesten dituzten tokia da, Odisean Circe eta Calipso jainkosa
seduktoreek egiten duten bezala; bertan, inudeek eta amonek Platonek kondenatzen
dituen ipuinak kontatzen dizkiete haurrei; haurrak, zazpi urtera arteko mutilak
barne, kontakizun mitikoekin ohitzen dira leku horretan. Laburbilduz, ehungailua da
etorkizuneko herritarrei kultura-ondarea transmititzeko tresna. Eta transmisio hori
emakumeen ahotsaren bidez egiten da, poetek hezkuntza-funtzio horretan lekukoa
hartu baino askoz lehenago. Ikus-entzunezko formazio horretan, ehundutako hitzak
eta irudiak nahastu eta elkartu egiten direlarik (Frontisi-Ducroix, 2006, 240. or. in
Casillas Avalos, 2022).

Jarraitzeko, autore berak diosku zeregin hau ahotsa hartzeko eta hizkuntza bezala
ere erabili izan dela. Aristotelesen «anezkaren' ahotsa» (La voz de la lanzadera)
esamoldeak, Sofoklesen Filomelari buruz ari delarik, hain zuzen ere adierazten du
emakumeek ehungailuaren bidez hartzen dutela ahotsa. «Filomenaren mitoak»
kontatzen du nola ehunaren bidez bere mututasunaren isiltasuna hautsi zuen,
bere ahizpari bortxaketaren biktima izan zela ezagutarazteko (Frontisi-Ducroix,
2006 in id.). Beste adibide bat nu shu brodatuan dago, Txinako emakumeen arteko
komunikaziorako hizkuntza sekretu gisa (See, 2005). Edo, orain dela gutxi, brodatze
feminista edo «puntada subertsibo» gisa ulertu diren praktikak (Parker, 2010). Baina,
era berean, emakumeek eta gizonek egiten duten jarduera da, gero eta gehiago
generorik gabe nabarmentzen delarik (Casillas Avalos, 2022).

Hariaren inguruko gogoeta hau egin ostean, ikerketa-objektuaren inguruan
jarraituko dut hizketan. Lan eta festa hau giza komunitate baten barnean ospatzen
da, horretarako komunitate hitza zer den definitzen saituko naiz. Komunitatearen
zentzua gizarte-zientzietan gatazkatsua izan daiteke, hala ere, ikerketa-objektua
den komunitate/herriaren barnean ospatzen den Santa Ageda festak ardazten du
lana. Altsasu soziogeografikoki eta lurraldetasun batean kokaturik dago, gizakiak
lokatiboak baikara. Antonio Montesino (1992) antropologoak dioenez, gizakiok
komunitatean bizi gara eta bertan (familiak, lagun eta auzoen taldeak, instituzioak)
gure lehenengo esperientzia sozio-bitalak gureganatzen ditugu: arauak, balioak, eta
portaera soziala. Taldeen barneko gatazkak eta kontrol soziala ere aipa daitezke
(Montesino, 1992, 49. or.). Komunitatea elementu ezinbestekoa da banakoen
bizitzako ziklo desberdinendako (bizi-zikloa, familiarra, laborala eta soziala) eta
identifikazio-prozesuendako. Ténnies-en (1979) arabera, «denbora jakin batean,
lurralde geografiko berean bizi diren, kultura komuna duten, gizarte-egitura batean
egituratzen diren eta talde gisa nortasun bereizgarri baten kontzientzia partekatua
duten pertsonen gehiketa da» (ibid. 49).

1. Anezka: ‘lanzadera’ erdaraz. Hariak bilbatzeko (‘tramar’) erabiltzen den zurezko edo zeramikazko
pieza da.
UZTARO 134, 5-32 10 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




Santa Ageda festa, bi espazio kontrajarritan zatitu daiteke: alde batetik arlo
publikoa, gizonena (antolatzaileak, ezkila-jotzea eta zortzikoa dantzatzea), bestetik
pribatua, emakumeena (etxeetan bilizea, irutea, apaingarriak egitea).

4. Jaiaren bilakaera

Testigantzek eta Jimeno Juriok (1974) ere bildua, Altsasun 13 urtetik gorako nes-
katxa ezkondu gabeak biltzen ziren 8-10 kidez osaturiko taldetan eta herriko neska
gehienek parte hartzen zuten. XIX. mendearen bukaeran 200 bat neska biltzen ziren
2.000 biztanleko herri batean (Juliano, 1992, 116. or.). 20:00etatik 22:00etara biltzen
ziren eta bezperan neskak eskean ibiltzen ziren kantari. Bildutakoarekin otsailaren
5ean bazkaria prestatzen zuten mutilendako eta etxeko nagusiarendako, herriko
familia batek biltzeko etxea uzten baitzien. Ordainetan artoa eta etxeko piezak jorra-
tzen zituzten (id.). Nesken festa ez zen hierarkizatua eta familia-giroan egiten zen.

Gizonena, aldiz, (publikoa) indarra galtzen zihoan eta erabat desagertu zen 1905.
urtean. Emakumezkoeen festa, berriz, inoiz baino osasuntsuago mantentzen zen;
izan ere, etxeetan biltzeko ohiturak jarraitzen zuen. Urte horretan, aurrerago aipatu
bezala, sute bat egon zen herriko fabrika batean (langile gehienak gizonak izanik)
eta herritarrek hura zigor moduan ikusi zuten, festaren alde publikoa baztertzeagatik
(Juliano, 1992, 116. or.). Hurrengo urtean, alde publikoa gizon kintoak betetzen joan
ziren eta hura sustatu egin zen. 1920ko hamarkadan jostundegiak pisua hartzen
joango dira (eskulanaren profesionalizazioa) eta, ondorioz, nesken koadrilak
desagertzen joango dira, harik eta 30eko hamarkadaren inguruan koruak eta
nesken-eskeak galdu arte (Altsasuko Bilgune Feminista, 2014, 9. or.).

Aspaldi eta aurrerago ikusiko den bezala, festa hau emakumezkoena zen eta
haien arteko komunikazioa garrantzitsua zen. Diotenez, elizak ezin zuen etxe
barruetan zer gertatzen zen kontrolatu, eta eskua sartu zuen festa egiteko modua
aldatzeko; beraz, festa plazara ateratzeko ahaleginak egin zituen (ibid. 10). Espazio
publikoan, kontrolagarriagoa zen modu batera egiten zena, eta elizak dantzaren
alorrean ere neurriak jarri zituen (zapiak adibidez).

1962. urtean lehendabiziko mugimenduak hasi ziren neska kintoak parte hartze
aldera baina mendekotasunean, urte horretako neska kintoak izan ziren lehen aldiz
kafera gonbidatuak eta modu horretan jarraitu zuten 20 urtez (ibid. 9). 50 urteko
epea izan da aldaketak gaur egunera arte iraun duten bezala aldatzeko.

80ko hamarkadan, neska kintoek estrategia andana erabili zuten protagonismo
gehiago edukitzeko: festa mutilengandik aparte eginez; ikusgai agertzeko kaxera
jantziz; bezperan eskean ibiliz; opilak emateari uko eginez batzuek; negoziaziora joz
eta abar. Kinta horrek «intsumitu» ezizena jaso zuen, garai horietan intsumisioaren
mugimenduak zeukan indarrarengatik, batez ere Nafarroan (Guaixe, 2014).
Mutikoen beldurra zen festaren protagonismoa galduko ote zuten edo, eta diruarekin
ere zerikusia zuen haien mesfidantzak: dirua ez zela denondako soberan egongo
zioten, hala ere, frogatu egin da denak batera ateratzean diru gehiago jasotzen dela,
proportzio kontuagatik batez ere. Horretaz aparte, badaude bazkarietara urtero
joateri utzi ziotenak, bere garaian opilkadekin harrera egitearen ondorioz (Guaixe,
UZTARO 134, 5-32 1 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




2014). 90eko hamarkadan, agiri bat ere atera zuten egoera salatzeko eta tradizioaren
argudioari aurre hartu zioten esanez ez zela hasieran mutilak soldaduskara joateko
egiten. Festari eransten zitzaion konnotazio militaristari uko egin zioten eta haren
izaera ludikoa azpimarratu zuten: nagusitasunera heldu den gazte-jendea herriko
pertsonen borondatez ospatzen zen festa bezala (Altsasuko Bilgune Feminista,
2014, 17-18. or.).

2000ko hamarkadatik aurrera gauzak arintzen joango ziren. Lehendabiziko
erregina bat zozketatuko zen, alkatea emakumezko bat zela probestuz, eta hura
lehendabizi zortzikoa San Pedron dantzatu zuen emakumea izanik (ohorezko
zortzikoa), bigarrengo erregina bat egoteko ezezkoa atera zen eta lehenengoak
dantzatzeko saiakera ere, ez zen onartua izan. 2001. urtean «erregina-ordea»
edo «bigarren erregina» aukeratu zen estreinakoz. 2005. urtean bi neska kintok
lehendabiziko aldiz dantzatu zuten: txistuak eta irainak egon ziren, baina zortzikoa
arazorik gabe bukatzea lortu zuten. 2008. urtean lau neskek ez ezik, beste kintako
guztiek ere dantzatu zuten. Hiru urteren buruan, egoera guztiz irauli egin zen:
Boteroarekin batera botera? ere aukeratu zen, dantzatzera atera beharreko bikotean
generoa garrantzia galtzen hasi zen. 2013. urtean neska-mutiko guztiek festa batera
ospatzea lortu zuten, hark dauzkan esparru guztietan: tortak egiten (batera egiten
hasi), zortzikoa dantzatzen, kaletik zehar eskatzen, bazkarietan, etab. (Guaixe, 2014).

5. Janzkera eta brodatuak: Bi elementu hauen apaingarri eta aldaketaz

Janzkeraren aldetik ere, prestakuntza berezi bat dago Euskal Herriko beste
txokoetako festetan errepikatzen dena. Kolore nagusia (gizonen kasuan) txuria da
eta emakumezkoenetan mertzerietan erositako baserritar edo kaxera® soinekoak
askotan okasiorako prestatuak eta kolore, brodatu eta apaingarriekin. Mutikoek,
aurrerago aipatu bezala, zapiak ere eramaten dituzte, antzina emakumeek emanak.
Zapi horiek elkar ez ukitzeko erabiltzen ziren eta orokortua da beste herrietan ere,
hala nola Baztanen eta Malerrekan dantzatzen diren zortziko eta Trapatan dantzan,
Lizarrako Larrain-dantzan eta abar. Zapi horiek mutikoek eskuetan eramaten
zituzten, kalejirarako batez ere. Gainontzekoan, soinean jartzen zituzten zortzikoa
dantzatzeko.

Gizonen janzkeraren kasuan, aldatu direnak gerrikoa eta zapiak dira (oinetakoak
ere, alpargatak maiz erabiltzen ziren). Argazki zaharrak behatzen baditugu, gerriko
finekin janzten zirela dakusagu, pilotariek janzten zutenaren antzekoa (kolorea ezin
daiteke ondo ikusi, baina seguruenik, beltza edo gorria litzateke, Euskal Herrian zehar,
gorria eta zuria baitira festetan eta dantzetan erabilitako koloreak, Oier Araolazak
(2020) esan moduan, sanferminak, Debagoieneko kintoak, aurreskua, etab.).

2. Boteroa eta botera: ardo-zahatoa daramaten mutikoa eta neskatoa dira. Kintoak egarri direnean
eskaintzen diete. Figura hau kantabriar isurialdean ospatzen diren festetan ere agertzen da eta, herriko
gizon gazteen kuadrillara agregatzen den figura subalternoa da, taldera sartzeko dotea ardoarekin
ordaintzen zuena. Helduarora sartzen zihoan mutiko gaztea zen, zaintzen zuten baina baita ere
bihurrikeriak egin (barrabilak bihurritu) edo edanean trebatu (Montesino, 1992).

3. Kaxera edo baserritar moduan janzteari erreferentzia egiten dio. Euskaraz baserritar hitza hobesten
bada, Altsasun «kaxera» askotan erabiltzen da, beraz hemendik aurrera hitz hori erabiliko dut. Gaiaren
inguruko beste herriko iturrietan eta informatzaileek ere horrela darabilte.

UZTARO 134, 5-32 12 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




Zapien arloan batez ere, atzean eta aurrean eramaten direnak (perpendikularrean),
aldaketak egon dira brodatuetan eta iruditerian, honela: iruditegi abertzalea eta lokala
irudikatzen duten figurak daude, baina baita kintoaren filiazioa (familia ezkutua eta bi
abizenak) edo afizioak edota gustuak eta bizipenak ere.

Emakumezkoen kasuan, kaxera-jantziak 80ko hamarkadan erabiltzen hasi ziren
eta hori ekintza moduan egin zuten emakumeek. Neskek ohiko arroparekin ospatzen
zuten festa, harik eta 1987an kaxera janztea erabaki zuten arte. 1987ko neska kinto
batek kontatzen digu: «Kaxeraz janzteak, bere ezaugarriz aparte, ikusgai bihurtzen
gintuen eskubidedun, gorputzak bezala, nortasun eramaileak, gure izaera modu
eztabaida ezinez agerian jarriz, espazio eta ahalmen kolektiboa irabaziz. Horixe,
bazterrezinak bihurtu gintuen» (Altsasuko Bilgune Feminista, 2014, 18. or.). Kaxera-
jantzi horiek mertzerietan erosten ziren eta «gipuzkoar» erakoak bezala ezagutuak
dira. Beltzak eta puntu zuriak gehienetan; mantal eta buruko zapiarekin batera,
nahiz eta azkeneko hau gutxitan jarri (ia inoiz ez).

Galdakaoko Andra Mari dantza-taldeak bildu bezala: Santa Ageda bezperan
Altsasun kantatzen zuten neskek ez zeramaten makilik. Arropak kantatzen zen
garaikoak izango ziren (XIX. mendearen amaierakoak XX. mendearen hasierakoak)
eta ez eguneroko lanean erabiltzen zituztenak, baizik eta egun seinalatuetarako
zeuzkatenak. Sasoi horretan Altsasun ez zuten buruko zapirik erabiltzen eta ez ziren
egun berezietan «baserritar» jantzita ibiltzen, argazkiek erakusten duten bezala
(Santa Agedak Altsasun in Andra Mari Dantza Taldea, 2011). Emakumeek ez
zituzten normalean lau zapi eramaten, normalean emandakoa janzten zuten. Orain,
aldiz, haiek dantzatzen dutenez badaramate dantzara ateratzeko zapia. Zapi horiek
mertzerietan erosten dira eta estanpatu italiarrak dauzkate, barrokoak edo Carré de
Hermes ere deitzen direnak.

Zapi horiek, batzuetan, amona, alaba eta bilobek oinordetzan izatea edo
gordetzea ohikoa da, zenbait etxetan bederen. Baina, ohikoagoa da eta jada
«instituzionalizatu» da, atzealdean zapia eramatea edozein eratako brodatuekin
eta mutilen antzera, modu anitzetan pertsonalizaturik daudelarik. Oier Araolazaren
arabera (2020), ohiturazko jantzia esanahiz betetako zeinua da dagokion kulturaren
ezagutza dutenentzat. Werner Enningerren (1992, 219. or.) esanetan, komunitate
bakoitzeko kideek jantzi eta janzki zehatzak esanahiz betetako zeinu moduan
irakurtzen dituzte, berbazko eta gorputz bidezko lengoaiak bezala kulturaren
ezagutza partekatua baita. Komunitateko kideek, lengoaia bezala, partekatu
eta ikasten duten janzkeraren zeinu-sistema. Jantziaren bidez bereizi daitezke
norbanakoaren zein taldearen identitateak: identitate kulturalak (europarra, arabiarra,
afrikarra...), erregionalak (eskoziarra, tirolesa...), sozialak (langile-klasea, burgesa)
sexu-generoak, adin-segmentuarenak, funtzionalak (lanbideak, zeremonialak...),
eta pertsonalak proiektatuz (Enninger, 1992, 218-219. or.; Gohi & Mujika, 2010, 6.
or. in Araolaza, 2020, 420. or.).

Dantzariak eta pilotariak aipatzen dituzte Gonfik eta Mujikak, janzkera berbera
zeukaten. Dantzarako uniforme zuriak bat datoz Ane Albisuk (2006, 56-59. or.)
«erritual jantzia» zein «sport» janzkera izendatu duenarekin. XIX. mendearen
bukaeran, kirola egiteko ohitura sortu eta hedatu ahala, ordura arte barruko

UZTARO 134, 5-32 13 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




arropa moduan erabili izan ziren janzki zuriak gorputz-ariketa egiteko erabiltzen
hasi ziren. Zuriaren izaera erritualaz ere, Hornillak (1989) hitz egiten digu: zenbait
kulturatan iniziatua den gaztearen gainean elementu komunak biltzen dira eta horiek
segregazioa, zuritasuna (purutasunarekin lotuta), eta androginizazioa dira (Hornilla,
1989, 81. or.). Aipatu beharra dago kolore zuria ere zerbait funtzionalagatik izatea;
izan ere, gehienek kolore horretako arropak zituzten, barnekoak badira ere, eta
tindatzea gutxiren esku zegoen ekintza zen. Beraz, ikuspegi materialista batetik
hausnartzen badugu (eta hau hipotesia da), kolore horrek traba gutxiago eta
homogenizazio gehiago eragingo luke denen artean agian.

5.1. Brodatuak eta haien irudikapenak: Identitatea-Afektuak-Heriotza

Brodatuen inguruan aldaketa nabarmenak izan dira, hasiera batean mutikoek
zerabiltzaten zapi eta makiletan, baina geroago neskeen jantzi edo zapietan ere bai.
Brodatuak normalean herriko emakumeek egiten zituzten: hasiera batean etxeetan,
geroago tailerretan eta ondoren neska kintoen eskuetara pasa zen zeregina. Zintak,
Santa Ageda heldu baino lehen «enkargatzen» dira gaur egun, baina duela gutxira
arte lagunek, arrebek, amek edo bestelakoek egindako opariak ziren kintoarendako.
Brodatzaileak animoak eskaintzen zizkion kintoari eta festarekin zerikusia zeukaten
brodatuak nagusitzen ziren: iruditegi lokalekoak eta Santa Agedarekin zerikusia
zutenak. Beste alde batetik ere, zinta hauek dedikatu egiten ziren egilearen edo
familiaren aldetik baziren. Makilak lehen egunean ateratzen zirenez, «ohikoa» ere
izan da, batetik bestera pasatzea (osaba-ilobak, aita-semeak, aitona-bilobak, etab.).
Brodatu hauek guztiak aztertzea garrantzitsua da, izan ere materialtasunaren bidez
festaren aldaketak islatu egin dira, batez ere, parte-hartzaileek bultzatuta eta garai
bakoitzarekin batera.

Identitatea

Egun, Santa Agedarekin eta irudi lokalekin zerikusirik ez duten brodatuak ikusten
ditugu zapi zein makiletan eta hauek askotan kintoaren «adierazgarri» moduan
jokatzen dute. Brodatzeraren ekintza erabat femeninoa izan da eta horren berri
ematendigu Dolores Julianok (1992). Idazketarik eta botere gutxiizan duten sektoreen
ahotsa ikusteko hainbat teknika azpimarratzen ditu berak argitara emateko: ahozko
istorioak eta bizi-istorioak batik bat (Juliano, 1992, 163. or.). Berak dio arazoa ez
dagoela teknikan edo aktore sozialen partetik informazioa eskuratzeko orduan,
baizik eta metodologian eta planteamendu teorikoetan. Horretarako, brodatuen
adibidea jartzen du: brodatu batek ez dauka margolan batek bezainbesteko prestigio
eta aitortzarik, nahiz eta lan erabat neketsua eta artistikoa izan (ibid. 164).

Soinekoen edozein museo bisitatuz gero, brodatu edo farfail ikusgarriak behatuko
ditugu, balio estetiko handikoak eta lan espezializatuaz eginak (...). Sormena artistari
aitortzen zaio eta ez exekuzio-merituei, baina azaltzea falta litzatzeke, ez baita
baloratzen, brodatzaile anonimoen sormena «disenatzailerik» gabeko hainbeste
tapiz, oihal eta jantzitan. Kontuan hartuta gure kulturan, brodatzea funtsean, zeregin
femeninotzat hartua izan dela. Agnes Fineren tankerako lanek erakusten dute
brodatzea ez zela soilik rol femeninoa barneratzeko eskola, baita autorrealizaziorako
gunea eta generoaren-sinbolo bat ere bazela (id.).

UZTARO 134, 5-32 14 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Lan handiko jarduera izateaz gain, endokulturazio* erritu/ekintza ere bazen.
Batzuen kasuan artelan eta mimo handiz egineko objektuak dira. Zinta eta zapi
horiek, objektu kontsidera daitezkeenak, kontakizun bat helarazten digute eta bertan
hainbat errepresentazio ikus ditzakegu. Horiek hiru taldetan banatzen dira eta
subjektua gurutzatzen dute hainbat mailatan: indibiduala, soziala eta komunitarioa.
Montesinok (1992) gogorarazi bezala, komunitatea espazioen continuum bat baita:
etxea-auzoa-herria-eskualde-erregio eta talde bereiziena: haurra-gaztea-heldua-
zahartzaroa-gizonak/emakumeak: nekazari pobreak/nekazari aberatsak eta abar.
Espazio eta gizarte-errealitate horrek azpiegitura sinboliko-kultural bat garatu du,
hainbat identitate komunitario edo suprakomunitario produzitu eta erreproduzitzeko.
Gure gizarte-lurralde-eremuko denbora/espazioa indartzea helburu duena
(Montesino, 1992, 52. or.).

Horretaz gain, etnizitatea eta nazio-identitatea ere garai batetik aurrera islatu
egin dira brodatuen bidez (etnizitate-bideratzaileak).

Euskalduntasunak besteekiko ezartzen duen muga eta berezkeitak gizarte-indar
mugatzailea eta aldarrikatzailea ematen dio; portaera kolektiboa zehazteko gai dena.
Hitz batean: hizkuntza, abestiak, dantzak... euskal gizon tipikoaren ezaugarriek,
gizakiak eta euskal kultura osoak, haren errealitate enpirikoa gainditzen dute eta
espazio geografiko, fisiko eta soziala mugatzeko eta aldarrikatzeko gaitasun soziala
lortzen dute. Horrek, batasun komunitario politiko batera daramatza, barne-kohesio
nazionala sendotzera edo ezean, komunitate nazional hori osatzeko helburu edo
asmora (Azcona, 1984, 20. or.).

Afektuak

Objektuengarrantziaz hainbatautorek hitzegin digute, horietako bat Natalia Alonso
Rey (2011, 2016, 2017) antropologoa da. Haiek, bizitzako pasarte batera edo, kasu
batzuetan, hildako pertsona batekin konektatzen gaituzte. Objektuek subjektuetan
eragin ditzaketen emozioaren eta atxikimenduaren arteko harremanaren ikerketan
nabarmendu daiteke estatu-mailan (Ruiz Torrado 2019, 279. or.). Objektuek «egin»
dezaketena kontuan hartu beharko da, pertsona batengan hainbat ondorio eduki
baititzakete. Elkarreraginean dagoen harremana daukate: objektua ezin da subjektu
gabe definitu eta subjektuak zenbaitetan objektua behar du bere burua azaltzeko edo
agian horrek beste oroitzapen berriak aktibatzen dizkio: «Azken finean, pertsonek
gauzak “egiten” dituzten bezala, gauzek pertsonak “egiten” dituzte» (Laviolette,
2013, in Alonso Rey, 2017, 27. or. in id.).

Alonso Reyren arabera (2016), pertsonek haien objektu biografikoekin dituzten
interakzioek edo harremanek haien esperientzia asko ulertzen lagun diezagukete.
Pertsonek gordetzen dituzten objektuak oso esanguratsuak dira beren jabeentzat,
botere sinboliko eta oroitarazle argia dutelako (evocador). Horiek leku, une,
gertaera eta harreman garrantzitsuak beren baitan eramaten dituzte eta horrek
biografia partikularrera trasladatzen ditu subjektuak (Alonso Rey, 2012 in Ruiz

4. Endokulturazioa: Gizabanako batek bere gizarte edo taldeko kultura bereganatzeko prozesua da.
Hizkuntza, balioak, sinesmenak eta bestelako elementu kulturalak eskuratuz. Prozesua, familiaren baitan
eman daiteke, eskolan edo beste erakunde sozialetan eta kultura transmisiorako mekanismoen bitartez
(Gizapedia, 2024).

UZTARO 134, 5-32 15 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




Torrado, 2019, 280. or.). Modu horretan, objektuek iragana gogoraraztearen eta
kontatzearen funtzioa betetzen dute oroipen-eragile moduan jokatuz (detonantes de
rememoracion).

Heriotza

Maizetan ere, identitate lokal, supralokal eta komunitateaz gain, heriotza eta
hilotzak adierazteko modua dira zintak eta zapiak. Hilotz horiek kolektiboak izan
daitezke: kinto baten galera adibidez, edo indibidualak: senidea, lagun bat. Heriotza
aztertu duten egile klasikoen artean, Frazer, Tylor, Hertz, Van Gennep, Durkheim eta
Lévi-Strauss nabarmendu daitezke. Haiek, heriotzaren dimentsio sozialari buruz eta
interpretazio teorikoen nahiz oinarri metodologikoen zati bat eraiki zuten, ondoren
kulturetan duten esanahia eta funtzioa lantzen laguntzeko (Allué, 1998, 69. or.).

Montesinoren aburuz (1992), maizetan, heriotza memoria kolektiboan, komu-
nitatean ere islatzen da, auzotarren soziabilitatea indartuz. Modu horretan hildako
komunitatearen kideak festan «integratu» egiten dituzte hainbat mekanismoren bidez:
komentsalitatea, kantuetan, etab. Erritua, zentzu zabalean ulertua, adierazpen-
unitate sinboliko bat da, gizarte jakin bateko kideek kulturalki definitua, eta ekintzek
izendatzen dutena (Leach, 1973 in id.).

Errituak bizirik daudenek hildakoa agurtzeko eta gurtzeko moduak dira. Hilobiak
Dansel-en hitzetan (1976) «oroitzapenaren protesi bat baitira» (Allué, 1998, 72.
or.). Arnold Van Gennep-ek (1986), lehen lanetan, antropologia sozialaren barnean
mugarri izan diren kontzeptu batzuk garatu zituen Turner-ekin (1988) batera.
Igarotze-erritu terminoa eta haren interpretazio-esparrua finkatu zituen, muga eta
liminalitatea bezalako beste kontzeptuekin batera.

Duche Pérez-ek (2011) Goody (1998) parafraseatuz dio hildako zeremoniak ez
daudela familiaren esku bakarrik, talde guztiarengan baizik. Hildakoan, gatazka
guztiak sosegatu egiten baitira edo zenbaitetan haiek azaleratu. Heriotza komunitate
batek ir(a)uteko modu bat da eta elkar errekonozitzeko, arbaso komunen bidez, eta
banakoak ehuntzeko modu bat (kohesioa) hitz-jokoak eginez: «Heriotzak batasuna
eta oroimena dakartza, ez banaketa edo ahanztura» (ibid. 211).

Garcia-Orellan-ek (2004), bai eta Aretxagak (1988) ere, zenbait errepresentaziotan
Ethos kultural euskaldunaz hausnartu zuten. Bi mailatan bana daitekeelarik:
«Portaera kolektiboa aztertuz eta kontakizun biografikoen bidez. Portaera kolektibo
oro eragile sozial bakoitzaren biografian oinarritzen da. BATA, Ethos-a den, OSOAN
dago, baina OSOA edo GUZTIA, BAT guztien abstrakzioa da (Garcia Orellan, 2004,
747. or.).

6. Santa Ageda festa paganoa eta femeninoa jatorrian

Santa Ageda festa Caro Barojaren El/ Carnaval (1979) liburuan aipatzen
den moduan, emakumeekin eta emankortasunarekin lotuta zeuden jaiak ziren
erromatarren garaian. Festa hura Matronalia izenarekin ezagutzen zen. Emakume
ezkonduak eta matronak ziren protagonistak egun horretan eta gizonezkoek opariak

UZTARO 134, 5-32 16 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



egiten zizkieten. Horretaz gain, etxekoandreek garrantzia hartzen zuten gizon
ezkongabeen aurrean, aipu honetan agertzen den moduan: «Matronaliak senarrek
ospatzen zituzten beren emazteei opariak eginez eta esklabuentzako Saturnalia
festak bezalakoak ziren: “askatasuna” ospatzeko jaiegun bat (...). Etxekoandreek
agintaritza zeukaten egun hartan eta gizon ezkongabeak festak iraun bitartean
bigarren planoan zeuden» (Caro Baroja, 1979, 368. or.).

Espainiako haibat herritan ospatzen diren Santa Ageda jaietan emakumeak
protagonista bakarrak izan ohi dira. Horietako adibide batzuk ikus daitezke
Segoviako zenbait herritan, Zamoran eta Salamancan, baina, batez ere, Espainia
barrualdeko herrietan. Horiek emakumeen asoziaziorako espazioak eta festak ziren
eta gizonek gutxitan esku hartzen zuten (musikariak izan ezik) eta soilik arratsaldeko
dantzaldietan, zenbaitetan emakume eta gizon ezkongabeekin batera; izan ere,
herri askotako ospakizunetan, emakume helduek eta ezkonduek edo alargunek
parte hartzen zuten soilik bazkarietan (Caro Baroja, 1979, 373. or.).

Horrela, bilduta dago, adibidez, Urgell-en (Katalunian), Santa Ageda eguna 0so
garrantzitsua dela eta sainduari emakumeen bularretako minak sendatzeko deitzen
zaiola; horretaz gain, zeregin eta agintaritza erlatiboa ezartzen zaie emakumeei egun
horretan: elizako kanpaiak bakarrik jotzen dituzte, eskean doaz, bakarrik dantzatzen
dira, nahi duten bikotea ateraz eta bestelakoak egiten zituzten inguruko pertsona
kontserbadoreak lotsatuz (id.). Aipatzekoa da, aurrerago aurki ikusiko dugun bezala,
etxe-barruetan izaera sexualeko topaketak ere egiten zirela.

Frades-en (Zamora) maiordomoak bi ezkongaberekin (célibe) doaz haiek
aukeratuak eta haiekin eskatu, dantzatu eta afaltzen dute. Mutiko horiei zanganoak
deitzen diete: «Zangano izena ezin da esanguratsuagoa izan: erregina ernaltzea
helburu duten erleen arrak dira. Oturuntzan sartzen diren bi gizon gazte eta
ezkongabe hauek ugalkortasuna ziurtatzera doaz» (ibid. 375).

Badaude inauteriaren inguruan egin diren interpretazioak: Soziologiaren aldetik
(esklaboaren matxinada kontsideratu da) eta Psikologiaren aldetik (banakoen
erreprimitutako sen primarioen loraldia). Bien arteko berdintasuna, aldiz, inauteriak
bai plano indibidualean edo bai komunitarioan, barnean dauden tentsioak era
kontrolatu batean askatzeko modu edo bide bat direla dio Hornillak (Hornilla, 1989,
17. or.). Egun jakin batzuetan jendeak edo gizarteak hartzen zuen lizentzia zen,
estrukturak berdin jarrai zezan, soilik elementu batzuk mugituz eta denbora-tarte
batez (ihes egiteko balbula). Horiek motibo produktiboekin egin zitezkeen (Marx)
edo etekin bat lortzeko (Levi-Strauss) (id.). Erritu eta ospakizun hauek gehienetan
negu aroan zehar zabaltzen dira eta jai kristauekin sinkretizatu ziren hiru egunetara
mugatu nahi izan zituztelarik, baina beste festa zaharragoekin lotura daukate:
Saturnalia, Lupercalia, Matronalia (hala nola San Nicolas, Inozenteen eguna, Santa
Ageda, Urtezahar, San Blas, etab.) (ibid. 16).

6.1. Iniziazio-proba femeninoak

Izan ere, badaude Santa Agedan edo data horietan egiten diren ospakizunetan
iniziazio-proba femeninoen zantzuak ikusten dituztenak. Horren adibide bat

UZTARO 134, 5-32 17 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Txema Hornillak (1989) ematen digu. Haren ustez, Euskal Herrian beste munduko
kultura askotan bezala, emakumezkoek beren errituak egin dituzte gizonen aldetik
aldenduz (weiberbiinde) eta asoziaziazio sekretuen bidez (Hornilla, 1989, 113. or.).
Emakumeen iniziazioa gizonena baino aurreragokoa da, eta «naturarekin» zerikusi
gehiago dauka «kulturarekin» baino. Hala ere, «natura-kultura» banaketa horren
inguruan 1972an Sherry Ortner-ek idatzi zuen antropologia feministaren oinarrizko
testua: «Is Female to Male as Nature is to Culture?». Egileak artikulu horretan
argudiatzen du oposaketa bitarrak kategorien ikuspegi esentzialista dakarrela
berarekin (Ortner, 1972).

Euskal inauteriaren barrruan baina bestelako ohitura batzuetan ere antzeman
daitezke: Mayen festak, ardazketarien bilkurak, Mariren tutoretzak, askatasun
sexualen ekintzak eta jaiotzen ondorioz egiten ziren emakumeen bilerak (Hornilla,
1989, 138. or.). Horrela, gizonen artean adin-igarobide hori egiteko ez dago
baldintzarik eta hainbat adinetako gazteak biltzen dituzte errituetan edo iniziazioetan;
emakumeen artean, aldiz, pubertasuna heldu dela argiagoa da eta hori biologikoki
determinatua datorrelako dio. Hau da: lehendabiziko hilekoarekin. Behin une hori
iritsita, neskatoek haurtzaroaren eta familiaren munduarekin hautsiko dute eta
bereiziak izateko unea helduko zaie inizaziazioak izaera kolektiboa hartuz; izan
ere, herriko andre zaharrek erakutsiko dizkiete ohitura tribalak, erlijio-tradizioak eta
sexualitatearen eta emakortasunaren sekretuak (Eliade, 1975, 76. or. in Hornilla,
1989, 74. or.). Altsasuko eta beste leku batzuetako ohituretan, nagusia zen andre
batek anfitrioi-papera egiten zuen eta geroago elkarrekikotasunaren legeari jarraituz,
udan haren soroak eta aziendak jorratzen zituzten trukean.

Ezaugarri batzuk dituen sinbolismoak bereizketa-erritu hauek ditu: 1) Gazteen
androginizazioa aurrera eramaten da, bakoitzak beste sexuko arropak janzten ditu,
horrela gaztea, ez gizon eta ez emakume litzateke, hori gizonen iniziazioetan eta
inauterietan ere gertatzen da, zuriz janzten dituzte baita ere (Dayak-en artean).
2) Eguzkiari begiratzeko debekua Eliaderen arabera emakumeek eta llargiak duten
lotura mistikoagatik da, itxialdiak iraun bitartean kanta eta dantza batzuk ikasi
beharko dituzte (askotan sekretuak eta lizunak) eta lan nagusiki femeninoak ikasi
behar dituzte: ardazkatu/irun eta ehundu (puntua egin ere edo trikotatu). Horiek
sinbolismo erlijiosoa zutela diote eta munduaren sorrerarekin lotuta zeuden mitoekin
harremanetan (Eliade, 1975, 82. or. in ibid. 82).

Probintzian® ee probintzia aldin, jendi alégeri da! Oso jende ondo etortzeko
modukuk! Ta Bilbaun da... ibiltzen dian mutil samaldak®, mutiki samaldak! eskin!
ta jendiek balkonatati goiti botatzen zuein” diruba, hairi diruba. Baya Santa Ageda
egunin..., han ikusko zenduzén® ze jaiak iten zian!... Hemen ezta hala..., jarri zian...
orduban asko gindan bayal!... geo gutxitu zan jéndil... ta kendu zian lan hoiek. Guk
dantza danakin, Santa Ageda egunin! Mutikiak eh... faten zian Santa Agedako
mutiki hoiek, faten zian guegana ta, dantzan hasi, gerritik agarra ta gora! iyotzen

5. Probintzian: Gipuzkoan, Sakana osoan erabiltzen da, prointzeno probintziano lurralde horri
erreferentzia egiteko.

6. Samaldak: jendetza, taldea, saldoa.

7. Zuein: zieten/zioten.

8. Zenduzen: zenituen.
UZTARO 134, 5-32 18 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




zegubéin®...! [irriak] Haik indarsubak eta gu gaztik!... ba a ver...! Geo kuadrilli itén
gendubén, lana fateko, batzuk ardazketa, beste batzuk puntilla itea, eta faten ginan
neguban etxe batea, faten zian mutilak gitarri ta akordeonakin, faten zian dantzaa',
dantza inazitzen'' zegubéin danak, kuadrillan, ta geo udan etxeko andrik, faten
ginan etxeko andrik, egun batin, yaten'? zegun jorraa, jorratzea. Ta lan asko iten
zen, harekin (...) nauri, etxin patzen zenai, jai... kantari, ayayay... hain mutil haien
garrasiak haien gitérrak, haien dantzak! Ezkatzin'®, ezkatzien dantzak... halaxe...
(Oiharbide eta Etxeberria, 1986).

6.2. Euskal Herrian errituen zenbait adibide

Euskal Herriko testuinguruan adibidez, arreoa egitea emakumeak ezkontidearen
familiari eskaintzen zizkion oparietan zetzan: oihalak, objektuak, dirua, etab. Emaz-
teak gaztetatik haren familiako emakumeek lagundurik egiten zituen oihalei deitzen
zitzaien arreoa eta askotan brodatuak edo apaingarriz josita zeuden. Emakumeen-
tzat arreoa prestatzeak berebiziko garrantzia zeukan; izan ere, etorkizun batean
ezkondu ahal izatea bermatzen zuen eta bertako kulturan errotuta zegoen zerbait
zen (Azkue, 1935, 272. or.). Horretaz aparte, oso esanguratsua da denbora batez
aipatzen ari garen Txema Hornillaren La mujer en los ritos y mitos vascos (1989)
liburuan esaten dena; izan ere, bertan ardazketa eta emakumearen sexualitatea
elkarri lotuta dauden bi elementu bezala aurkezten dira eta Burunda bailarako
adibideak jartzen dira horretarako: «<Emakumeen iniziazio-proben artean, irutearen
eta sexualitatearen arteko harremana oso argi agertzen da euskaldunen kultura-
tradizioan, interpretazio sinbolikoaren joko korapilatsura jo beharrrik gabe. Hain
zuzen ere, badira datu etnografikoak, historikoak, iruleak portaera erotiko jakin
batzuekin lotzen dituztenak» (Hornilla, 1989, 109. or.).

Santa Ageda berriz iten gendubén... bi aldiz eskatzen zan, gaubon Santa Ageda
egunin eta Santa Ageda bezperan. Eta zer Santa Ageda uréitzen' gendubela guk...
ematen zéin etxe batin maiz buru bat bestin bi... bestin ez dakit zer... hola! Gio
etxiaa fan haik yakurri'® eta saltzia, diruba hartzeko. Hura gaubdn gaubin, hainbeste
in dot... Santa Agedan beste zerbeit... (...) mutilak Santa Ageda egunin dantzaa
zerakin... ttunttunakin'® dantza... bi jota jo, ta gu ere, uréi gendubén'” (Oiharbide eta
Etxeberria, 1986).

Horrela, Urdiain eta Altsasu herrietako adibideak ematen ditu. Neguan zehar,
neskatoek eta mutikoek ardazketaren aitzakiarekin bilkurak egiten zituzten herriko
etxeetan zehar, orduak irauten zuten festak bertan eginez, kopla erotiko edo lizunak
kantatuz, bi sexuen arteko elkarketa fisikoarekin batera. Aitzakia hau, bi sexuen arteko

9. Zegubein: ziguten. ‘Zugubien' Sakana erdialdean (Etxarri Aranatz).

10. Dantzaa: dantzara.

11. Inazitzen: eginarazten.

12. Yaten: yan aditza. ‘Yaman’ aldaera, ‘eraman’, ‘eroan’.

13. Ezkatzin/ezkatzien: ezkaratzean. Ezkaratza: atondo, ataria (recibidor, zaguan erdaraz).

14. Ureitzen: urei/urai > edugi > udegi (metatesia) >uregi (d/r txandaketa) > urei (bokal arteko belar
herskari ahostunaren galera) > urai (ei > ai diptongo-irekiera («Erizkizundi irukoitza Sakana erdialdean»
artikulua).

15. Yakurri: aletu, bikorri, bihitu aldaera.

16. Ttunttunakin: txistua eta danbolinarekin.

17. Genduben: genuen.

UZTARO 134, 5-32 19 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




elkarretaratzeak egiteko baliatzen zen eta elizak askotan bilera haiek debekatzeko
saiakerak egin zituen, 1816. urtean jasotzen den bezala eta Satrustegik bildua:
«Herri guztietan nahasmena eragiten zuten bi sexuen arteko elkartaratzeak, gaueko
ezorduetan haien arropak aldatzen zituztelarik. Autoritateei eta justiziei eskatzen
zieten galbide hura moztu zezaten berandu baino lehen» (id.).

Kintuk iten zein Santa Ageda, etortzen zian nasakiyéin'® etxea ataien dantza
ezba? Han barruban kuadrila iten gendubén, bilatzen genduzén'® kuadrila iteko
ezkatz?® haundia zoon?' etxi, gue aman etxin ederrik aldiz in dei®?! Dantza barruban
(...). Bai! Faten?® zian... eguno ez zengaiti lana iteko...baya... ostegunin da lanbatin,
faten zian. Guk danbori esaten duau® pandereta... eta jende gehio hura jo ta kantau
ta dantza danboriarrekin. Gaurko musiki patzen gendubén zer musiki zekizkiéin®
kantakan hura... hola ibiltzen gindan dantza ta nie laguna Margarita, lagun haundia,
dantzako laguna hura zan, barridekok gindan... ikas zen nunbaitin erdiaz da... Béti!:
jA ti te digo Martina, y ya lo puedes creer... A ti te digo Martina, que ese chico que tu
bailas cada vez te quiere mas!... [jota doinua]. Hori beti esaten genduan danairi, ikas
zen hura nunbaitin da erdiaz ez gendakien da... Gio mutikiak hasi zian filarmonakin...
haik ikas zein pixkat haunditu gindanin agarrauek jotzen ikas zitubéin!... Ez zan jéndi
tontu el... (Oiharbide eta Etxeberria, 1986).

7. Festako janzkera, elementuak eta horien aldaketak: jatorrizkoa, identitate
lokala-nazionala, indibiduala eta komunitatea

7.1. Jatorrizkoa

Festa ezagutarazteko asmoz, hainbat elementu dituenjaia da: kintoak era berezian
janzten dira: zuriz eta zapiak jartzen dituzte soinean, lau zapi guztira: horietako bi
aurretik eta atzetik jartzen dituzte eta beste biak gurutzaturik. Gurutzatuta daukan
zapi bat dantzara gonbidatzen duen neska ateratzeko erabiliko du geroago. Zapien
erabilera eta kopurua aldatu da; izan ere, lehen bi soilik erabiltzen ziren (gurutzatuak
direnak) eta orain, berriz, lau. Atzeko zapia zuria izaten da eta handi samarra
eta aurrekoa berdea. Biek sinbologia eta brodatu desberdinak dituzte kintoaren
arabera, baina atzekoa normalean eta gehienetan, kintoraren bi abizenak izaten
dira, ezkutuekin. Horrek herriari zer familiatakoa zaren erakusten dio. Elkarrizketatu
zaharrenek esan zidatenez, hori lehen ez zen egiten eta ez dakite ohitura hori noiz
sortu zen, argi dagoena da norbaitek hasi zuela eta gaur egunerarte iraun duen
zerbait dela.

Kintoak eta haien familiak prestatzen ari dira beste urtebetez adin-nagusitasunera
iristen diren mutilak, bost egunez, gizarte-bizitzaren protagonista izan daitezen,
horretarako jantzita. Horrela lau zapi zurirekin jantziko dira, bi bular gainean

18. Nesakiyein: neskatoen, nesakien.

19. Genduzen: genituen.

20. Ezkatz: ezkaratza: etxe-atarietan dagoen espazioa. ‘Recibidor, zaguan'.

21. Zoon: zegoen.

22. Dei/Dai: dute.

23. Faten: joan > goan > gan(bazt., lap.) > foan > fan aldaera (gip., bizk., gnaf., aezk., zar., erronk.).
Ganix, Fanix, Maya, Fana (Burundan) izenak. Aldaeren lurraldetasuna, Euskaltzaindian begiratua, izenen
inguruko datuak memoriaz.

24. Duau: diogu/ diegu.

25. Zekizkiein: zekizkiten.

UZTARO 134, 5-32 20 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




gurutzatuta eta beste bat aurrean, lepotik zintzilik, berdea izango dena, Siziliako
santu honen kolorea. Honakoa, motibo ezberdinekin brodatua egon ohi da eta horien
artean, plazako kioskoa eta momotxorroaren irudia nabarmentzen dira. Laugarren
zapia zuria da, eta brodatuta dago ere, oraingoan kintoaren abizenen armarriarekin
(Diario de Noticias, 2004).

Horretarako Guaixe astekarian 2009. urteko «11 galdera» sekzioan Katali Uribe
brodatzaileari eginiko elkarrizketan zenbait gako eskuratu ditzakegu berari egindako
galderetan. Katali 11 urterekin hasi zen brodatzen mojetan eta gero herriko beste
brodatzaile batekin joan zen ikastera. Geroago berak tailerra jarri zuen, baina
ezkontzerakoan utzi behar izan zuen, ordutik etxean aritzen zen eskuz eta makinaz
egindako lanak uztartuz. Santa Ageda zintak herriko jendearendako 14 urte aurretik
hasi zen egiten eta soilik urte batez utzi dio lan hori egiteari, gaixoak zituelako
etxean, berarentzat sekulako «bizioa» dela dio (Guaixe, 2009). Katalik elkarrizketan
dioen moduan: «Lehen, Altsasuko armarria, kintoa eta danbolinaz gain, gainontzeko
zinta guztien loreak brodatzen zituzten. Oso koloretsuak ziren. Ikurrinak ikusten
hasi zirenean ikurrina, lauburu, Arrano Beltza eta gainontzeko motiboak egiten hasi
ziren mutilek eskatuta. Eta egun, ohiko irudiez gain, denetarik egin izan duela dio,
muskerrak eta guzti» (Guaixe, 2009).

Gaur egun, atzeko zapia eta gurutzatuak mutikoek zein neskek eramaten
dituzte. Aurrekoa eta berdea dena, aldiz, soilik mutilek. Gehienetan Euskal Herriko
sinboloak bilakatu direnekin zerikusia daukatenak jartzen dira bertan: eguzki-loreak,
lauburuak, Euskal Herriko mapa, Nafarroako kateak edo bestelako batzuk. Esan
beharra dago, gaur eguneko iruditegi guztia oso abertzalea izan daitekeela; izan
ere, lehen ez zela horrela jakinarazi didate. Makiletako zintetan gehienetan loreak
eta koloretako zintak agertzen zirela aipatzen dute, eta horrek logika dauka; izan
ere, neguko solstizioarekin lotura daukan erritu bat izanda udaberria gertu dagoela
gogorarazten digute loreek. Beste zintekin batera ere, kintoaren izena eta beraren
Santa Ageda data (zein urtetan egiten zuen) jartzen zen eta harenganako animo
esaldiak edo oparitu zizkionaren izenak. Adb: Aupa Joxe! eta horrekin batera hanka
altxatzen dagoen kinto bat; beste bat: De tu hermana Koro con carifio eta abar; izan
ere, 60ko hamarkadako elkarrizketatu batek esan bezala neska kintoak hasi ziren
horren ardura hartzen tailerrak desagertzen zihoazelako: «Antes hacian las modistas
pero ya en mi quinta empezamos nosotras a hacer, porque ya los talleres iban
desapareciendo. Joxe: Bueno tuvisteis.... se pedia. Logicamente querian participar,
lo que pasa que era una sociedad tan sumamente cerrada que las mujeres no tenian
cabida ¢;entiendes? Es la mentalidad igual que la mentalidad que tenian que hacer
Santa Agueda sélo los de Alsasua, jojo eh! no viviendo, bueno habia dispares...»
(Herrero Beramendi, 2019).

Hala ere, jai honen elementu bereizgarria Santa Agedako makila da, aginte-
makila (...) Altsasun, korosti-egurrezko makila (gorostia) moduko bat da, eta, horren
gainean, zinta gorri, berde eta zuriz eta zetazko sei zintaz (normalean brodatuak)
apainduta daude. Horri buruz asko daki Katali Uribek, mende erdi baitarama lan
hori egiten. Bost hamarkada hauetan, gizartearen aldaketen lekuko izan da, eta hori
makilan nola islatu den ere bai. Elementu hori lehen egunean bakarrik ikusten da,
baina hori gabe kinto bat ez da guztiz kinto (Diario de Noticias, 2004).

UZTARO 134, 5-32 21 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



7.2. Identitate lokala-nazionala

Garai bateko gorosti-makil zaharrenak behatzen badira, XX. mendearen ha-
sierakoak eta 40ko hamarkadakoak ez dira berdinak; koloretako bolante eta
zintez osaturikoak ziren gehienak. Geroago, irudi lokalak agertzen hasi ziren:
intxaurrondoa eta kioskoa batez ere. Geroago, frankismoaren ondoren, bestelakoak
agertzen hasi ziren: nazionalak, identitarioak, etab. Santa Ageda festa Euskal
Herri mailan ere dezente errotuta dago eta askotan erlijiosotasunetik aparte, izaera
nazionala bereganatu duen festa da. Horrek argi erakusten du euskalduntasuna
bere adierazpen guztietan azaltzeko festa bat dela, batez ere, frankismoaren
gainbeheraz geroztik, baina makiletako koloreetan islatuta ere: berdea, gorria eta
zuria. 80ko hamarkadatik aurrera bestelako irudiak agertzen hasi ziren, festarekin
zerikusi handirik ez zutenak; izan ere, Katalik, beste festa batzuen gaineko ikuskera
eta testuinguru batetik etorria, ez ditu zenbait apaingarriren arrazoiak ulertzen.

Urte askotan zehar, loreak ziren motibo nagusiak: arrosak, krabelinak, jazintoak
eta abar, Altsasuko armarria, dirua daraman astoa, kinto bat zortzikoa dantzatzen
edo plazako kioskoa ere bai. Franco hilda, zinten marrazkiak aldatzen hasi ziren,
eta ikurrinak, Euskal Herriko armarriak eta lauburuak agertu ziren. Ondoren
momotxorroak eta sorginak etorri ziren, eta azken urteetan gaztetxearen ikurra eta
marihuana-orriak, besteak beste. Diseinu propioak ere ez dira falta, hala nola motor
baten kaskoa. Katalik ez ditu motibo horiek ulertzen, baina gustura brodatzen ditu,
nahiago baitu marrazkiak eginda ekartzea (Diario de Noticias, 2004).

p”[(' S ' X i YN
1. irudia. 60-70eko hamarkadako loreen apaingarriak.
Argazkia: Julen Herrero Beramendi.
UZTARO 134, 5-32 22 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




7.3. Indibiduala

Irudi horiek aldakorrak izan dira eta pertsona zenbaitek «instituzionalizatu» egin
dituzte ohiko bihurtu arte, baina batzuk festaren eraldaketarekin batera agertzen
hasi ziren.

Momotxorroa adibidez 80ko hamarkadan berreskuratu zen inauterietatik dator,
astoa hasieran ez zen erabiltzen, kintoek zakua gainera eramaten zuten eta abar.
Apaingarriekin jarraituz, neska-lagunik ez zeukan kintoari arrebak edo amak egiten
zizkion zintak; izan ere, jakinarazi didatenez makilaren egitekoa askotan neska-
lagunaren zeregina zen. Horrek zentzua edukiko luke, izan ere, lehen brodatzen
eta josten zekiten gutxienekoak emakumeak izanik, haiek lan hori egin zezaketen
bakarrenetarikoak ziren. Gaur egun bi edo hiru emakume daude herrian horretara
dedikatzen direnak, aipatutako Katali haien artean. Baten bati amonak egiten dio
edo familian aurrez egindako zintak hartzen ditu ordean. Hori ere ohikoa da, aitaren
edo aitonaren makila edo zintak hartzea. Birziklatu egiten dira, izan ere, lehenengo
egunean soilik ateratzen da makila eta diru asko balio duten apaingarriak dira, eskuz
eginda baitaude.

Kattalin Uribe gaian aditua da. Lau hamarkada baino gehiago zintak brodatzen
eman ondoren, motiboetan izan diren aldaketen lekuko da: «Orain gehien eskatzen
dena Altsasuko eta Euskal Herriko armarriarekin batera, momotxorroa eta astoa
dira. Lehen, loreak brodatzen ziren gehienbat» (...) zinta bakoitzeko 23 euro inguru
kobratzeko asmoa du, sei ordu baino gehiago inbertitu ondoren, eta horri, hariak
batu behar zaizkio «que corren que se matan». Horrek dakartzan gastuez jabetuta
lehenengo zinta bakarrik pertsonalizatzea gomendatzen du, makila beste bostak
aldatu gabe transmititu ahal izateko (Diario de Noticias, 2004).

2. irudia. XX. mendearen hasierako kintoak.

Argazkia: Isa Gastaminza.

UZTARO 134, 5-32 23 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Gorosti-makilak ere prozesu bat behar du zuzen jartzeko eta inguruko mendietan
hartzen da, gaur egun debekatuta dagoen arren, Santa Ageda baino lehen kintoak
izango direnen senideek edo kintoek berek hartzen dituzte makila prestatzeko.
Horrek konponketa eta apaintze batzuk ere baditu, beheko aldean iltzeak jartzea eta
goikoan larruzko heldulekua, esate baterako. Makila baita, bidez iruditegi lokala eta
supralokalari erreparatu ahal diogun elementua.

Horretaz gain, gaur egun ohikoagoa da kintoari gustatzen zaizkion edo
«irudikatzen» duten beste elementu batzuk agertzea. Adibidez, saskibaloiko jokalaria
bada, saskibaloiko pilota bat edo klubaren izena jartzea, edo errealzalea bada, talde
horretako ezkutua agertzea. Makil bakoitzak kintoen artean komunak diren elementu
batzuk ere biltzen ditu, kintoa «errepresentatzen» duten beste irudi batzuk agertzen
dira bertan, eta horrek izaera pertsonala ematen die makileei, haien zaletasunak
edo gustuak islatzen baitituzte edo bizitako esperientziek markatu duten zerbait.

80ko hamarkadaz geroztik, aipatu bezala, bestelako elementuak eta sinboloak
ikus ditzakegu, askotan kintoen bizitzarekin zerikusia dutenak: zaletasunak, hildako
pertsonen brodatuak, esperientzia bitalak, etab. Herriko astekarian bildutako
argazkien artean honako adibideak dauzkagu: pelutxezko hartz bat, trikitixa eta
panderoa, San Migeleko santutegia, Sydney-ko opera, etab. Bestelakoek irudi
abertzaleak eta lokalak dituzte, baina beste zenbaitek ez dute zentzurik festaren
testuinguruan, ezpada kintoa irudikatu/definitu edo zaletzen duten elementuak
agertzen badira. Horiek esanahia desberdinak dituzte kinto bakoitzean eta
gehienetan irudi afektiboak dira: kinto bakoitzaren araberakoak.

p J | "A |
3. irudia. 2019ko kinta bat Sidney-ko opera brodaturik.
Argazkia: Guaixe.eus

7.4. Zendutakoak brodatuetan eta komunitatea

Azkeneko «irudi afektibo» horiek, hildakoak presente dauden festa ere bada, ez
soilik hilerrian egiten den lore-eskaintzan (batez ere helduagoek eginda) edo zenbait

UZTARO 134, 5-32 24 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




omenalditan (euskal presoena, kinto batena), baizik eta janzkeran ere islatzen dira.
Aitzpea Leizaolak San Telmon emandako hitzaldi batean esan bezala: komunitate
barrura begiratzeko festak dira negukoak (inauteriak, Halloween edo Arimen Gaua,
Gabonak, etab.) horiek komunitatea zeinek osatzen duten erakusten dute, batez
ere komentsalitatearen eta puska-biltzen bitartez; parte-hartzaileak etxez etxe doaz
eta auzotarrak zeintzuk diren birgogorarazten dute etengabe. Horrela, gure Santa
Ageda urtean adibidez, hildako kintako mutiko baten zapia egitea proposatu zen eta
hura eraman egin genuen beste zapiekin batera. «Zurekin dantzatzen dugu lker»
zen leloa eta kolore urdinekoa zen, beste alde batetik, gurasoei agurra dantzatu
genien etxe behean eta lore sorta eskaintza egin genien. Beste urte bateko (2022)
argazkietan, kinto batek osabaren aurpegia brodatua darama aurreko zapian, beste
zapi batekin batera (beltza eta letra horia) hauxe dioena: «Bro sin ti esto no es lo
mismo. SE REMONTA».

Haren anaiak ere, Santa Ageda egunean (2018), zapi bera eraman zuen aurretik,
Benigno Mendiaren aurpegia duena. Benigno Mendia osaba izateaz gain, bailarako
herri-mugimenduan zein ikastolenean oso aktiboa izandako pertsona da. Nafarroa
Oinezeko paella erraldoiak prestatzen eta bailarako herri-bazkari askotan ibilia.
Haren zapiaren leloak honela dio: «Ez ga hobenak izanko bia txarrenak eztare»
Beningok zioen esaldi bat da.

Beste aldetik, hainbat motatako zapiak eraman ohi dira batzuetan kinta bereko
kideak oroitarazteko, Altsasuko auzia zela-eta 2017ko kintoek «Utzi Altsasu
Bakean» koadrodun zapia eraman zuten, 2018koek ere «Altsasukoak aske»
leloa zuen zapia eraman zuten, edo bestelako anekdota bat gogorarazten duten
pasarteek islatzen dutena: La quinta del carrico izenez ezagututakoen urtekoek
25. urteurrenean zapian karrotxo bat brodatzea, adibidez. Zapiak eta brodatuak,
talde-identitatea eta identifikazioa sustatzeaz gain, memoria-eragile bat dira; izan
ere, anekdota bat gogorarazten dute, baina beste alde batetik, ez daudenak ere
(hainbat arrazoirengatik: kartzela, heriotza, etab.) gurera ekartzeko eta presente
egiteko modu bat dira.

Guaixe: 10. urte hauetan kintoak asko aldatu dira?

Katali: Lehen kintoek askoz gehiago eskatzen zuten eta zortzikoa bukatzen
zenean dena despeditzen zen eta plazan giro ederra izaten zen. 62. urtean neskak
mutilekin kafea hartzen hasi ziren. Ni 61ekoa naiz. Gero 25. urteurrenean neskak
eta mutilak batera bazkaltzera joan zen lehenengo kinta nirea baino aurreragokoa
izan zen, eta guk ere batera ospatu genuen 25. urteurrena. Ordutik urtero batera
goaz bazkaltzera. Pentsa, lehen soilik Altsasun jaioak zirenek ospatzen zuten festa,
Extremaduratik etorritakoek eta besteek ez. Nire kintan hasi ziren ospatzen. Eta
neskak duela 22 urte inguru hasi ziren janzten (Guaixe, 2009).

Hala ere, pertsonak objektu horiei izaera bat edo beste eman diezaieke. Sinbo-
lismoa objektuetan dago eta ekintza edo portaera sinbolikoan batik bat. Bukatzeko,
Altuna eta Ozaitak (2022) Ankulegi aldizkarian Halloween festaz diharduen
artikuluan, bat egiten dute beste antropologo baztuek diotenarekin (Aitzpea Leizaola,
Maggie Bullen, Beatriz Moral): festak ez direla parentesi hutsa, baizik eta pil-pilean
eduki sinbolikoz kondentsatuak, emozio sakon eta komunitateko gauza jakinen
ezaugarriak nabarmen islatzen dituzten uneak.

UZTARO 134, 5-32 25 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




Festaren gorputz-memoriaren alaitasuna, norbanakoa nahiz kolektiboa, osagai
nagusia izaten da maiz: afektuak, aliantzak, konplizitateak, eta dantza. Subertsioz
ehundutako harremanak eta gorputzak gara festetan. Baina festa, negarra begitik
daraman tenpesta izateaz gain, minerako parada ere bada. Hauxe paradoxa. lzan
ere, festa ez da sozietatetik aparte dagoen zerbait, sozietaterik gabe ez baitago
festarik. Pozaz gain, gatazkak eta minak ere azaleratu, nahastu edota irudikatu
egiten dira festetan. Kultur (sistemen) adierazpen ahaltsuak direnez gero, jendarte,
herri, talde edota komunitate jakinen ezaugarri guztiak islatzen dira haietan (Guillo,
2016, 7. or. in Altuna eta Ozaita, 2022, 27. or.).

Apaingarrien sailkapen bat jarraian:

1. taula. Apaingarrien sailkapenaren taula.

LOKALAK Intxaurrondoa, kioskoa, herriko ezkutua, elizako
kanpai-dorrea, momotxorroa, etab.
EUSKAL IDENTITATEA + | Ikurrina, Arrano Beltza, Euskal Herriko mapa

IDENTITATE NAZIONALA | politikoa, lauburuak, eguzkiloreak, amnistiaren
ikurra, Nafarroako kateak, etab.

SANTA AGEDAREN Gorosti-ostoak, loreak, mutil kintoak eta neska

TESTUINGURUKOAK kintoak elkarrekin dantzan, txistua eta danbolina,
astoa, tortak, ardo-pitxerrak edo zahatoak, etab.

INDIBIDUALAK Motorrak, futbol-ezkutuak, balleteko zapatilak,

txakurrak, musika-klabeak, olinpiadetako uztaiak
eta igerilariak, pelutxezko hartzak, Sydney-ko
opera, etab.:

4. irudia. Kintoak hainbat apaingarrirekin, Benignoren
aurpegia eta horiz esaldia.
Argazkia: Guaixe.eus.

UZTARO 134, 5-32 26 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



8. Ondorioak

Beraz, jantzien eta brodatuen bidez, haiek kintoei buruz ematen diguten infor-
mazioa ikus dezakegu. Alde batetik, filiazioa: herriko noren seme-alabak eta fami-
lietako kideak diren (atzealdeko ezkutuak), eta, bestetik, afektibotasun indibiduala:
zaletasunak, esperientzia bitalak, galerak (zendutako pertsonen oroigarriak),
sozializatzeko modua dira. |zan ere: «Bizitza eta heriotza, gorputzari dagokion guztia
bezala, giza gizarteen unibertsaltasunean, zeremonia-objektuak dira. Jarduera erri-
tuala banako edo taldeko existentziaren mutazioaren une garrantzitsuetan garatu
ohi da, eta gure emozioetatik sortzen da» (Allué, 1998, 69. or.).

Aldaketa horiek jantzietan 80ko hamarkadatik aurrera egiten hasi ziren eta
azkar «instituzionalizatu» dira, Santa Agedako «ohiko» janzkera bihurtuz. Jatorrian:
zintak, loreak (eguberriko ekinozioarekin zerikusia duen erritua baita) eta sinbolo
lokalak irudikatuz (komunitate lokalekoak: elizako kanpai-dorrea, kioskoa, plaza,
intxaurrondoa). Honen guztiaren gainean, gizartean egondako aldaketa presente
dago eta banakotasunera jotzeko joera. Arlo materiala eta jantziak ere izan dira
aldarrikapenerako eroaleak, bi adibide ikusten baditugu: neskak kaxera janzten hasi
ziren 80ko hamarkadan festan ikusgai bihurtzeko, praktika hori orokortuko delarik,
eta bestetik, 2017ko kinto bati bildu moduan, bere egoera salatzeko eta protesta
egiteko, gona jantzi zuen azken egunean, ahalduntzeko mekanismo bezala ere.

Apaingarri horiek egitera dedikatu diren emakumeak hasiera batean asko ziren
eta geroago haien presentzia gutxitzen joan zen. Jatorrian negua pasatzeko etxeetan
biltzen ziren eta arratsaldeak dantzan, kantan eta kontu-kontari igarotzen zituzten.
Mutil kintoak ziren bisitan joaten zirenak eta haiek askaria edo bazkaria eskaintzen
zieten. Lehendabiziko testigantzetan ikusi bezala, honela zioen informatzaile batek:
«Orduban asko gindan bayal... geo gutxitu zan jendil... ta kendu zian lan hoiek.
Ged kuadrilli itén genduben, lana fateko, batzuk ardazketd, beste batzuk puntilla
itea, eta faten ginan neguban etxe batea, faten zian mutilak gitarri ta akordeonakin,
faten zian dantzaa (...) ta geo udan etxeko andrik, faten ginan etxeko andrik, egun
batin, yaten zegun jorraa, jorratzea. Ta lan asko iten zen, harekin (Oiharbide eta
Etxeberria, 1986). Etxekoandre hura lekua jartzen zuena zen eta emakume helduak
edo zaharrak izaten ziren, nolabaiteko autoritate edo «erle erregin» izaera zeukaten,
nahiz eta gorago hierarkiarik ez zegoela aipatu. Trukean emakume horren soroak
jorratzen ziren udan.

Geroago lan horiek tailerretara pasa ziren (20ko hamarkadan) eta ondoren neska
kintoetara igaro zen zeregina. Gaur egun, neska kintoak ez dira zintak brodatzera
dedikatzen, nahiz eta badauden kasuak, haien zapi propioak apaintzen dituztenak.
Aldiz, badaude horretara dedikatzen diren bizpahiru emakume eta bestela kinto
bakoitzaren amonak, izebak edo amak egiten dizkio apaingarriak, edo oinordetzan
jaso batzuk, geroz eta dirutza gehiago bideratzen baita apaingarrietarako, batez
ere nesken kasuan, soineko bat baino gehiago egiten dutelako. Honela esan
zidan elkarrizketatzaile batek: «Antes hacian las modistas pero ya en mi quinta
empezamos nosotras a hacer, porque ya los talleres iban desapareciendo. Joxe:
Bueno tuvisteis.... se pedia. Logicamente querian participar, o que pasa que era

UZTARO 134, 5-32 27 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



una sociedad tan sumamente cerrada que las mujeres no tenian cabida ¢ entiendes?
Es la mentalidad...» (Herrero Beramendi, 2019).

a i

%1

5. irudia. 2012an zendutako kinto baten oroigarria.A
Argazkia: Beltzane Gémez.

Beraz bukatzeko esan dezakegu, gure testuinguruan gorago aipatu bezala,
arreoa prestatzeko egiten zen ardazketarekin, baina baita negu aldean egiten ziren
bilerekin ere, garaiko emakume eta gizonen bizitza sozio-afektiboaren bi aspek-
tuak elkarrekin lotzen zirela. Garai batean, haien bidez, erlazioak mantentzeko bi
modu erabat kontrajarriz baliatzen baitziren: batetik, elizaren aldetik hain gaizki
ikusiak zeuden ezkontza aurreko harremanak mantendu ahal izatea, eta, bestetik,
etorkizunean erabat formala eta sozialki ondo ikusia zegoen ezkontza aurrera
eraman ahal izatea. Esan genezake, emakumeentzat batez ere, irutea eta haria
esanguratsuak izan direla haien bizitzan; izan ere, harilkatzen jakitea haiei ezartzen
zitzaien zeregina baitzen eta garrantzitsua, geroagoko arreoa prestatu ahal izateko,
besteak beste. Antzina, aldiz, ardazketa, gorueta edo irutea, aurrez aipatutako bi
ekintza dikotomiko horiek: ezkontza aurreko harremanak vs ezkontza ondorengo
harremanak mantentzeko tresna bat izan dira, bi sexuendako giltzarria izanik; alde
batetik, izaera subertsiboa eta bestetik araututa izan dituzten ekintzak burutu ahal
izateko.

UZTARO 134, 5-32 28 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Horretaz gain, emakumeen sozializazio-, asoziazio- eta endokulturazio®-ekintza
izan da hari artean ibiltzea, hala nola kultura-transmisio eta ospakizunak barnebiltzen
zituena, gaur egun desitxuratu edo galdu delarik. Erritu horiek emakumeak espazio
pribatura eta etxe-sartzeetara bideratzen bazituzten ere, nolakotasun bat ematen
zieten «identitate femeninoa» sustatuz, nahiz eta gaur egun ekintza horien
gutxiestea, baliogabetzea edo beste irakurketa bat egin daitekeen (emakume
sumisoak, etxekoandreak, etab.), Santa Ageda festaren erro garrantzitsua ziren:
jatorrian emakumeen bilkura hauek baitziren festaren «bihotza» eta ospakizunen
egutegiaren barnean nagusitasuna eskuratzen zuten egun bakarrenetarikoak. Bere
etxean neskatoak hartzen zituen aipatutako andre nagusiaren figura izan daiteke
autoritatezkoa edota mentore moduan (ikusi eta ikasi txikiak handitik ikasi ohi du);
neskatoek harilkatzen helduagoekin ikasten zuten familiako emakumeekin edo
auzokoekin, eta bitartean bizitzaren sekretuak, aholkuak, kontuak (ipuinak), herriko
gertaerak eta abar partekatzen zituzten; giza harreman baten barnean ematen
diren dinamika ohikoak dira hauek, hala ere, data berezietan egiten ziren elkarketa
bereziak, eta horietan agian, antropologikoki interesgarriak izan litezkeen ekintza
erritualak gerta zitezkeen, egunerokotasunetik eta etxeko lan arrunt batetik haratago.

6 |rud|a Emakumeen joste- Ianak
Argazkia: Gonbidatuak izatetik protagonista izatera dokumentala, Youtube.

Izan ere, gorago aipatutako Frontisi-Ducroix eta ltzel Casillas Avalos irakaslearen
artikulua gogora ekarriz: «Ehuntzea eta ehungailua bi arrazoirengatik da ahots
femeninoaren espazioa: ehungailuaren barnean, etxeko emakume kopuru erdia edo
gehienak; alabak, neskameak eta haurrak biltizen dira lan egiten duten bitartean,
abesti ederrak abesten dituzten tokia da. Laburbilduz, ehungailua da etorkizuneko

26. Endokulturazioa: gizabanako batek bere gizarte edo taldeko kultura bereganatzeko prozesua da.
Hizkuntza, balioak, sinesmenak eta bestelako elementu kulturalak eskuratuz. Prozesua, familiaren baitan
eman daiteke, eskolan edo beste erakunde sozialetan eta kultura transmisiorako mekanismoen bitartez
(Gizapedia, 2024).

UZTARO 134, 5-32 29 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila




herritarrei kultura-ondarea transmititzeko tresna. Eta transmisio hori emakumeen
ahotsaren bidez egiten da; poetek hezkuntza-funtzio horretan lekukoa hartu baino
askoz lehenago» (Frontisi-Ducroix, 2006, 240. or. in Casillas Avalos, 2022). Horretaz
gain, Txinako nu shu brodatuak mezu sekretuak helarazteko edota Sofoklesen
«Filomelaren mitoak» erakusten digu hizkuntza honen iraupena kulturan eta
historian zehar, protagonistak, ekintza honen bidez lortzen baitu gertatu zitzaiona
komunikatzea. Beraz, brodatuak ere, emakumeen ahotsa eta kultura, artea,
pentsamenduak edota mezuak adierazteko modua izan dira. Zentzua bilatuz, ez
da komunikatzeko erabiltzen zutela modu hertsian, horretan eguneko zati handi bat
ematen zutenez, eta haiei ia esklusiboki zegokien zeregin bat zenez, hura baliatu
zuten komunikatzeko ere; inguruan (esku artean) zeukatena erabilizen zutelarik,
egoera ezarri horretaz probestuz.

Nahiz eta brodatuek jarraitu, gutxitzen joango direlako ustea daukat, zintak
margotzea geroz eta ohikoagoa bihurtu delarik. Beste batzuei, agian, amak edo
amonek egiten dizkiete zintak, brodatzearen jakintza gutxitzen doalako; adin nagusiko
emakumeak dira gehienbat honetan oraindik trebatu daitezkeenak. Brodatzearen
jakintza generazionala izan daitekeela soziologikoki aztertzen badugu. Emakume
(eta gizon) gehiago horretan trabatzen ez badira desager daitekeen ekintza izan
liteke. Hala ere, festaren aspektu hau eraldatu daiteke, margolanak nagusitasuna
irabaziz eta brodatuak alde batera geratuz. I1zan ere, Katalik esan moduan, «dirutza
bideratzen da apaingarrietan» eta bakoitzak berea eginda zertxobait aurreztu daiteke,
nesken kasuan herrian dauden mertzeria eskasek lana bikoizten dute eta urte osoko
denboraldi mugituena da, geroz eta ohikoagoa delarik soineko bat baino gehiago
izatea eta pertsonalizaturik. Gure amaren kasuan, kaxerajanzten ziren lehendabiziko
kinta izanik, askok mertzerietan zeudenak hartzen zituzten (gipuzkoar erakoak)
edo ezagunek uzten zizkieten, gaur egun ahizpen artean zenbaitetan soinekoak
elkarrekin banatzen badituzte, esklusibitatea nabarmentzen da gehienbat, hau da:
bakoitzak bere soineko propioak dauzka eta ez dira normalean elkarrekin banatzen.
Momentuz geratzen diren bizpahiru emakume horiek prest egonez gero eta gogoa
izanez gero, iraunen dute apaingarriek (negozioa eta diru-iturri da haiendako, Katali
duela urte batzuk hil zen, bera izan da herriko brodatzailerik esanguratsuenetarikoa).
Haiek egiten dituzten esku-lan hauen bidez Santa Ageda festaren beste elementu
batzuek (jantziak, apaingarriak) aurrera jarraitzea baliotzen dute, festa horiek gabe
ez bailitzateke gauza bera izango. Haiei askotan, berriz, ez zaie behar bezalako
aitortza eta garrantzirik eman eta artikulua festaren protagonista horiek mahai
gainera ekartzeko ahalegina da.

Bibliografia

Allué, M. (1998). La ritualizacion de la pérdida. Anuario de Psicologia, 29(4), 67-82. Facultat
de Psicologia, Universitat de Barcelona.

Araolaza, O. (2020). Genero-identitatea euskal dantza tradizionalaren eraikuntzan [Doktore-
tesia, UPV/EHU]. https://addi.ehu.es/bitstream/handle/10810/51207/Tesis_Oier_
Araolaza_Arrieta.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Aretxaga, B. (1988). Los funerales en el nacionalismo radical vasco. Baroja.

UZTARO 134, 5-32 30 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Altsasuko Bilgune Feminista (2014). Gonbidatuak izatetik protagonista izatera [liburuxka,
editorialik ez].

Azcona, J. (1984). Etnia y nacionalismo vasco. Una aproximacion desde la antropologia.
Anthropos.

Caro Baroja, J. (1979). El Carnaval: Analisis historico cultural. Taurus.

Gennep van, A. (1986[1909]). Los ritos de paso. Taurus, 20-35. eta 178-200. or.

Herrero Beramendi, J. (2019). 60ko hamarkadako Altsasuko kinto biren elkarrizketa.

Hornilla, Tx. (1989). La mujer en los ritos y mitos vascos. Txertoa.

Jimeno Jurio, J.M. (1974). Alsasua. <NAVARRA, temas de cultura popular» bilduma, 196,
Nafarroako Foru Diputazioa.

Jimeno Jurio, J.M. (1974). Folklore de Alsasua. <NAVARRA, temas de cultura popular»
bilduma,196, Nafarroako Foru Diputazioa.

Juliano, D. (1992). El juego de las astucias. Horas y Horas.

Larrinaga Zugadi, J. (2003). Sakanako Folklorea. Eusko Ikaskuntza.

Montesino, A. (1992). Las marzas: rituales de identidad y sociabilidad masculinas. Editorial
Limite.

Ortner, S. (1972). Is Female to Male as Nature is to Culture? Feminist Studies, 1(2), 5-31.
Berrikusia eta berrinprimatua: Michelle Rosaldo eta Louise Lamphere (argtz.),
Woman, Culture and Society. Standford University Press.

Turner, V. (1988[1969]). «Liminalidad y Communitas». El proceso ritual. Taurus, 101-156. or.

Webgrafia

Aleixandre Brian D (2012). La antropologia de la muerte: Autores, enfoques y periodos.
Sociedad y Religion: Sociologia, Antropologia e Historia de la Religién en el Cono
Sur XXll, (37), 206-215. https://www.redalyc.org/articulo.ca?id=387239042007

Altuna, J. eta Ozaita, J. (2022). Heriotzaren trikimailua eta tratua. Ankulegi, (23), 13-30.
https://aldizkaria.ankulegi.org/index.php/ankulegi/article/view/127

Andra Mari Dantza Taldea (2011). Santa Agedak Altsasun [PDF Online]. https://www.
andramaridantzataldea.net/wpcontent/uploads/2015/06/Sta_Ageda_bezpera_
Altsasu.pd.Azkue, R.M. (1935). Euskalerriaren Yakintza. Espasa-Calpe. https://
bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.cmd?id=412303

Casillas Avalos, I. (2022). Tejido y texto: actualidad de un entramado de relaciones. Revista
EDUCA UMCH, (19), 117-128. https://doi.org/10.35756/educaumch.202219.209

Erdozia Mauledn, J.L. (2000). Erizkizundi irukoitza Sakana erdialdean. Fontes Linguae
Vasconum, (83), 53-72. https://doi.org/10.35462/flv83.4

Gallo, I. (2022). Tejido, escritura y amistad entre mujeres. Letras Libres. https://letraslibres.
com/revista/tejido-escritura-y-amistad-entre-mujeres/

Garcia-Orellan, R. (2004). Manifestacion del ethos cultural vasco ante la muerte violenta
de Aitor Zabaleta. Zainak (26), 745-762. https://addi.ehu.es/bitstream/
handle/10810/8591/26745762.pdf?sequence=1

Gizapedia (2024). Enkulturazioa. https://gizapedia.org/enkulturazioa-endokulturazioa/

Joan (2025). Euskal Hiztegi Historiko-Etimologikoa, EHHN-200. https://www.euskaltzaindia.
eus/index.php?option=com_ehhe&task=hiztegia&ltemid=1193&lang=eu&sarrera
=fjoan

Leizaola, A. (2022ko azaroaren 11). Ohitura zaharrak eraberritzen? Neguko festak pandemia
testuinguruan, Aranzadi Etnografia Jardunaldiak | [Bideoa]. Youtube. https://www.
youtube.com/watch?v=iilTMZM6AZ.

Oiharbide A. eta Etxeberria |. (1986). Altsasuko euskalkiaren inguruko grabaketak. https://
ahotsak.eus/altsasu/

UZTARO 134, 5-32 31 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila



Ruiz Torrado, M. (2019ko ekainaren 24a). La carpeta de Simone: objetos, género y
extranjeria en la experiencia carcelaria [Online], 23(2). https://doi.org/10.4000/
etnografica.6674

Vallejo, I. (2021eko apirilak 10). Coser y contar. E/ Pais. https://elpais.com/eps/2021-04-11/
coser-y-contar.html

Egunkariak/hemeroteka

Diario de Noticias

Mazkiaran, N. (2004ko apirilaren 31). Preparando Santa Agueda. Diario de Noticias.

Mazkiaran, N. (2016ko apirilaren 17a). Auzolan por y para Beningo Mendia. Diario de Noticias.
https://www.noticiasdenavarra.com/navarra/2016/04/17/auzolan-benigno-
mendia2776905.html

Gutierrez, N. (2005eko urtarrilaren 10a). Santa Agueda ya tiene reyes. Diario de Noticias.

Guaixe

Betelu Ganboa, M. (2009ko urtarrilaren 30a). 11 galdera Katali Uribe Uribe Altsasuko
brodatzaileari. Guaixe.

Guaixe (2007ko urriaren 26a). Kultur eragileek Esther Irisarri Garasa omenduko dute. Sakana,
Guaixe.eus.

Guaixe (2014ko apirilaren 4a). Altsasuko feministekin emakumezkoek Santa Agedatan
izan duten parte-hartzearen bilakaeraz.  Guaixe. https://guaixe.eus/
altsasu/1396608784819-altsasuko-feministekin-emakumezkoeksanta-agedetan-
izan-duten-parte-hartzearen-bilakaeraz

UZTARO 134, 5-32 32 Bilbo, 2025eko uztaila-iraila





